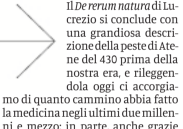
#### **LEZIONI CHE NON ABBIAMO IMPARATO**

# L'anno in cui tutti siamo stati bocciati all'esame del Covid-19

La tragedia della pandemia ci ha offerto l'opportunità di ripensare i nostri sistemi economici, sociali, politici e religiosi Invece di coglierla ci siamo affidati alla vecchia logica in cui lo stato salva il mercato e la superstizione scavalca la scienza

PIERGIORGIO ODIFREDDI matematico



ni e mezzo: in parte, anche grazie all'opera divulgativa dello stesso Lucrezio, che influenzò nel 1649 l'avveniristico studio di Giovanni Alfonso Borelli Delle cagioni di febbri maligne della Sicilia negli anni 1647 e 1648, in cui si individuavano le fonti del contagio in «lucreziani semi di pestilenza», oggi chiamati virus e batteri. Fino ad allora l'ignoranza popolare attribuiva le epidemie all'azione divina, per placare la quale si poteva solo pregare o fare scongiuri. Ancor oggi c'è chi continua a pensarla allo stesso modo: papa Francesco, ad esempio, che il 27 marzo scorso, in una piazza san Pietro deserta, implorò inutilmente il suo Dio di «non lasciarci in balia della tempesta», e per scaramanzia brandì un amuleto sacro, altrettanto inutilmente usato nella pestilenza romana del 1522, nella forma di un crocifisso "miracolosamente" scampato nel 1519 all'incendio di san Marcello al Corso.

Ma non sono state queste amenità, e meno che mai le assurdità dei negazionisti e dei complottisti del Covid-19, a permettere di contenere le vittime in maniera incommensurabile rispetto non soltanto all'antichità, ma anche alla Spagnola di inizio Novecento, che ne fece decine di milioni. È stata invece la medicina moderna, pur con tutte le pecche e le impreparazioni del Sistema sanitario nazionale, e nonostante la gran confusione prodotta dal protagonismo mediatico di un'équipe di vanitosi medici opinionisti.

Se avessimo tenuto in precedenza gli occhi aperti e le orecchie dritte, avremmo potuto affrontare in maniera ancora più adeguata il Coronavirus, e il nostro primo obiettivo dovrebbe ora essere di non arrivare altrettanto impreparati alle prossime emergenze, per non ripetere gli errori già fatti. Non sembra invece che lo stiamo facendo: sicuramente, non nella misura necessaria per ripensare alla radice il sistema sanitario, in generale, e le misure di prevenzione e di contenimento delle epidemie, in particolare.

Più che il pur elevato numero di vittime, che purtroppo cessano di impressionare quando diventano astratte cifre statistiche, ad attirare l'attenzione e a sollevare le proteste dei cittadini sono stati i concreti effetti sociali ed economici della pandemia, e in entrambe le ondate del 2020 il desiderio e l'augurio più diffusi riguardavano il "tornare a essere com'eravamo prima", come se una buona parte degli effetti deleteri del virus non derivasse proprio dal nostro "essere com'eravamo prima". La più sorprendente reazione popolare è stata causata dai provvedimenti di confinamento, e si è sfogata negli animaleschi assalti ai luoghi pubblici immediatamente successivi agli allentamenti delle restrizioni. Evidentemente l'uomo occidentale moderno non si discosta molto da quello antico, descritto ancora una volta da Lucrezio nella conclusione del terzo libro del *De rerum* natura: «La gente si annoia a stare in casa da sola, ma quando esce a fare un giro presto rientra, perché si annoia anche fuori. Appena rientrata ricomincia a sbadigliare, si dedica a qualche svago e poi esce di nuovo. In realtà noi cerchiamo di fuggire da noi stessi ammazzando il tempo, ma la cosa è impossibile, e la convivenza con noi stessi è obbligata». l'unica cosa che oggi sappiamo fare

Come e peggio di allora, sembra che nel nostro tempo libero sia andare a far compere, tirare calci a un pallone o guardare chi lo fa, cazzeggiare nei bar della movida e ballare in discoteca. Per lasciare ancora la parola a Lucrezio: «Noi ci muoviamo in tondo, a ricercare sempre gli stessi piaceri della vita, perché vivendo non se ne incontrano di nuovi. Ottenere ciò che non abbiamo sembra essere la cosa più importante, ma non appena lo otteniamo passiamo subito a desiderare qualcos'altro: il no-

stro appetito di vita è vorace, la nostra sete di vita insaziabile». Concentrarci sulla nostra vita interiore, ad esempio leggendo, pensando e meditando, è qualcosa che noi moderni aborriamo e da cui rifuggiamo, tutti intenti come siamo a ricercare una superficiale realizzazione materiale. Ormai non abbiamo neppure un istante da dedicare a noi stessi, essendo tutti impegnati a tempo pieno nel triplo gioco del lavoratore, consumatore e vacanziere forzato: non abbiamo dunque saputo sfruttare l'occasione unica di una temporanea uscita dal gioco offertaci dalla pandemia, e l'abbiamo invece vissuta come un disagio e un'imposizione, lamentandocene, e attendendo con ansia la fine del confina-

### Eccesso di mobilità globale

Il più grande insegnamento che non siamo stati in grado di imparare in questo anno, è che non dovremmo affatto tornare a giocare lo stesso gioco di prima. Anzitutto, perché la diffusione della pandemia è stata facilitata dal rimescolamento della popolazione prodotto da un eccesso di mobilità globale e locale, oltre che dall'affollamento e dall'inquinamento esistenti nei paesi e nelle metropoli a grande densità e alto sviluppo. Dunque, dovremmo smettere di accumulare miglia su miglia in spostamenti e viaggi, e assembrare corpo su corpo in città e locali: la mobilità, l'urbanizzazione e la socializzazione vanno drasticamente ridimensionate e radicalmente invertite, se non vogliamo che i focolai locali delle prossime epidemie tornino a divampare in incendi globali.

Fin dagli inizi del primo lockdown

si sono levate le proteste degli indu-

striali, dei commercianti e dei lavo-

ratori autonomi, per la chiusura o il rallentamento delle loro attività. Per la prima volta in occidente il libero mercato e lo stato democratico si sono apertamente fronteggiati, in un dibattito agghiacciante: si doveva privilegiare il salvataggio degli incassi, o quello delle vite umane? Gli idealisti avevano un bel declamare, come John Donne in Per chi suona la campana: «Ogni morte mi diminuisce. Dunque, non chiederti per chi suona la campana, perché suona per te». I realisti li riportavano subito alla ragione calcolando il costo dei rintocchi in euro o dollari, e discutendo di quale cifra dovessimo essere disposti a pagare per evitarli. Le posizioni estreme di questo scontro ideologico si sono fronteggiate negli Stati Uniti e in Cina. Il presidente Trump ha dichiarato che non si poteva fermare l'economia per salvare delle vite, e il risultato è stata una perdita di circa 300.000 americani, sei volte maggiore che nella guerra in Vietnam: evidentemente, in una guerra a difesa del mercato gli Stati Uniti sono disposti a immolare molti più cittadini che in una all'attacco del comunismo. La Cina ha invece avuto meno di 5.000 vittime, a fronte di una popolazione quattro

volte superiore a quella americana:

dunque, una mortalità mille volte

più bassa! Pur adottando misure





Ha insegnato per 40 anni logica matematica presso le Università di Torino e Cornell. Negli ultimi 25 anni ha pubblicato due dozzine di libri di divulgazione, collaborato con La Stampa e Repubblica, e diretto tre Festival di Matematica a Roma, II presidente Ciampi l'ha insignito del titolo di commendatore, e Benedetto XVI ha dialogato con lui in Caro papa teologo, caro matematico ateo

più drastiche che negli Stati Uniti, l'I- l'ambiente: eppure, le tabaccherie talia ha pagato un prezzo analogo a causa di una peggiore sanità e di ne: le nostre vittime sono infatti più di 60.000, pari a una mortalità di circa l'uno per mille, purtroppo analoga a quella americana. Gli effetti dei lockdown sulla nostra economia hanno portato a una perdita stimata di circa il dieci per cento del Pil, che in un'economia capitalistica è considerata una disgrazia. Ma ecco un'altra delle lezioni che non siamo stati in grado di imparare dalla crisi del 2020: il Pil, come indice del benessere di un paese, è rudimentale e miope, e non tiene conto di altri fattori altrettanto fondamentali, come appunto la mortalità in un'epidemia. Bisognerebbe dunque sostituirlo con altri indici: ad esempio, quello proposto dai due premi Nobel per l'economia Amartya Sen e Joseph Stiglitz in La misura sbagliata delle nostre vite. Perché il Pil non basta più per valutare benessere e progresso sociale (Rizzoli, 2010).

In ogni caso, il Pil misura soltanto la quantità del prodotto interno lordo, senza preoccuparsi affatto della sua qualità. Ma poiché una buona parte di ciò che si produce è non soltanto inutile, ma dannosa, dovremmo essere felici di ostacolarne finalmente la produzione, invece di continuare a favorirla. Ad esempio, il fumo miete ogni anno un numero di vittime superiori a quelle causate nel 2020 dal Covid, e troppe automobili intasano il traffico e inquinano

sono rimaste aperte durante il lockdown, anche perché il tabacco è mouna maggior densità di popolazio- nopolio di stato, e la Fca ha subito ricevuto, fin da maggio, ben sei miliardi di prestiti garantiti pubblicamente. Per non parlare del traffico legale di armi, per il quale il governo ha dato nell'ultimo quinquennio (2020 compreso) licenze per 44 miliardi di euro.

Più in generale, i Decreti liquidità italiani e il Recovery fund europeo tendono a salvaguardare indiscriminatamente la produzione e incentivare gli acquisti, a monte e a valle delle filiere industriali e commerciali, senza preoccuparsi minimamente di separare il grano dal loglio. E testimoniano che l'economia di mercato, incapace di sopportare periodi di stress che durino più di qualche settimana, dev'essere mantenuta artificialmente in vita con massicci interventi statali o comunitari, che quest'anno hanno già superato i 100 miliardi di euro. Il risultato è la conferma dell'esistenza in Italia di un deleterio capitalismo assistenzialista, che unisce il peggio dei due sistemi, all'insegna del motto "guadagni privati, ma perdite pubbliche".

# La democrazia del consenso

In un'altra direzione, a intralciare l'imposizione delle misure suggerite dai tecnici per salvaguardare le vite dei cittadini c'è anche la sedicente democrazia degli stati occidentali, che spinge i governanti a fare il





minimo necessario, invece del mas- ficile, per un governo che è doppiasimo possibile, per non alienare il mente inadeguato: da un lato, pergradimento degli elettori, che prima o poi eserciteranno il loro dirit- partiti disuniti fra loro e minoritari dente, in generale, e del nostro paeto di voto. Il principio di Realpolitik nel paese, e dall'altro lato, perché in seguito dai governi è stato chiaramente riassunto il 30 ottobre da Angela Merkel: «Avremmo dovuto agire prima, ma per i cittadini non sarebbe stato facile accettarlo. Hanno bisogno di vedere i letti degli ospe-

Detto altrimenti, in democrazia contano non soltanto i pareri informati e ragionati, ma anche e soprattutto le opinioni degli ignoranti e degli stupidi. Dunque, solo un politico che sa già che non si ripresenterà alle elezioni, come appunto la Merkel, può permettersi di dire ciò che pensa e fare ciò che deve: gli altri, se sono vili abbozzano, e se sono coraggiosi rischiano grosso. Persino Winston Churchill, dopo aver sconfitto i nazisti e meritato il titolo di salvatore dell'Europa, due soli mesi dopo il V-E Day fu solennemente trombato alle elezioni del 1945 dagli elettori inglesi, che lasciati a sé stessi avrebbero forse preferito perdere la guerra, all'essere stati costretti a dare "sangue, fatica, lacrime e sudore". Naturalmente, paragonare i confi-

namenti nei rifugi sotto le bombe ai lockdown in poltrona di fronte alla televisione è un insulto verso chi ha dovuto subire i primi, ma alle popolazioni vissute in panciolle nel Dopoguerra i secondi devono essere apparsi altrettanto traumatici. E imporli in Italia è stato comunque difché espressione di un'alleanza di massima parte composto di politici privi di cultura scientifica e competenza tecnica. La situazione avrebbe invece richiesto un serio governo di unità nazionale, appoggiato da tutti i partiti e gestito da ministri indipendenti, in grado di affrontare l'emergenza unicamente in base agli interessi dei cittadini. Un governo simile l'abbiamo avuto in Italia in tre diversi periodi: nel 1916-1919 durante la Prima guerra mondiale, nel 1944–1947 a cavallo tra la fine della Seconda guerra mondiale e la Costituente, e nel 1976–1978 nel periodo del terrorismo. Molti hanno paragonato l'epidemia di quest'anno a un'emergenza simile a una guerra, e sicuramente i suoi più di 60.000 morti fanno impallidire le 370 (!) vittime complessive degli interi "anni di piombo" 1969-1988: a maggior ragione, la politica avrebbe dovuto mostrare quest'anno un'analoga coesione nazionale, o almeno delle "larghe intese".

Abbiamo invece assistito alla gestione unilaterale della crisi da parte di un governicchio, nato nel 2019 con l'unico scopo di evitare le elezioni che avrebbero terremotato il parlamento, e che ora sopravvive boccheggiando, con l'unico scopo di spartire fra il minor numero possibile di temporanei alleati, e con il minimo numero possibile di controlli,

il succulento bottino dei fondi europei. La pandemia ha dunque messo a nudo una crisi globale dell'occise, in particolare, smascherando l'inadeguatezza dell'intero sistema politico-economico e delle sue classi dirigenziali, oltre che lo squallore etico e sociale di un modo di vita che privilegia cinicamente i consumi ri-

spetto alle vite umane. Abbiamo avuto e avremmo l'occasione di ripensarci alle radici, analizzando cosa cambiare marginalmente e cosa abbattere radicalmente. ma sembra che preferiamo chiudere gli occhi di fronte alle scomode domande che la pandemia ha sollevato. Vogliamo veramente continuare ad affidarci agli anacronismi religiosi, culturali, sociali, economicie politici di un passato ancora presente, e di un presente ormai passato, o sapremo finalmente trovare il coraggio di prepararci ad affrontare il futuro guardando al mondo con occhi nuovi? In particolare, riusciremo in economia a mettere in primo piano i veri bisogni dei consumatori, primi fra tutti la salute e la vita, e in secondo piano gli interessi dei produttori e dei venditori, unicamente concentrati sui costi e i guadagni? E riusciremo in politica a far prevalere i bisogni generali della comunità sugli interessi particolari di singoli partiti o, addirittura, di singoli individui? The answer, my friend, is blowin' in the wind. The answer is blowin' in the wind.

© RIPRODUZIONE RISERVATA

della peste di Atene fatta da capisce auali passi abbia fatto la medicina negli ultimi due millenni e mezzo ILLUSTRAZIONE DI COSTANTINI

#### IL SENSO DELL'AFFRESCO DI POMPEI

# Il gallo filosofo del termopolio contempla la morte

TIZIANO SCARPA scrittore

Che cosa ci stanno dicendo i nostri antenati con questa immagine? È un apologo creaturale in cui la bestia prende consapevolezza del destino che la attende

Che cosa ci stanno dicendo i nostri antenati, con questa immagine che arriva a noi soltanto adesso, dopo quasi duemila anni? In uno dei piccoli affreschi alla base del banco di vendita del termopolio di Pompei, la rivendita di cibi caldi pienamente riportata alla luce in questi giorni dopo due anni di scavi, c'è un gallo dal piumaggio rigoglioso, probabilmente della razza che oggi viene chiamata "combattente spagnolo".

È un animale magnifico, magnificamente dipinto. Le penne sono di un fulvo acceso. La coda è grigia e antracite; i suoi archi piumati sprizzano come una fontana di inchiostro; e anche le penne rossastre del corpo sembrano fatte apposta per essere dipinte. C'è un'empatia profonda fra penne e pennellate.

Questo gallo si è offerto alla pittura, il suo destino era quello di essere affrescato: né scolpito, né fuso nel bronzo, né disegnato, ma tracciato da un pennello su un intonaco. La sua dipintura realizza l'apice di una civiltà dove lo sguardo e la sua oggettivazione artistica corrispondono, si rispondono a vicenda, trovano compimento nel loro perfetto rapporto reciproco: gallo e pittura, penne e pigmenti, figura e pennello, linee anatomiche animali e gesti della mano che le traccia.

Questa felice adeguatezza è incrinata da una catastrofe: infatti, non c'è solo il nostro sguardo esterno all'immagine che si compiace di quanto vece è «stupita d'esser viva»: la pittura sia idonea a coglie- vede le altre vitelle già uccise, re la gloria di un gallo; c'è soprattutto lo sguardo interno alla scena, uno sguardo animale: il gallo sta fissando due cadaveri di anatre, distese alla rovescia, con il ventre all'insù, il collo penzolante, già tirato dal cuoco.

Sono due germani reali morti, in attesa di essere spennati. Le gole sono stirate, esposte, le ali oscenamente spalancate, le zampe stecchite, vivide, rosse.

Il gallo razzola in cucina, le scopre, resta a guardarle da dietro una colonna. L'affresco lo coglie in quell'istante, e lo costringe per sempre a fissarle. Il prossimo ad avere il collo tirato sarà lui. O forse no, per ora quella morte gli sarà risparmiata, perché c'è una gerarchia fra le specie allevate dall'uomo: ci sono quelle che vengono cresciute per essere ingrassate e mangiate, e quelle che vengono sottomesse ad altre schiavitù. A lui è toccato in sorte rendersi conto dell'uccisione delle altre specie a disposizione degli uomini.

Il pensare d'esser cucinato In una favola di Esopo, un fal-

co addomesticato vola dal suo padrone ogni volta che si sente chiamare. Il falco rimprovera un gallo di essere un ingrato, perché quello, al contrario, scappa sempre quando l'uomo gli si avvicina. Il gallo gli risponde che non si è mai visto un falco arrosto, mentre non passa giorno senza che un pollo venga messo in tavola.

Nei giorni prima di Natale, nella mia città, vicino a Rialto. ho visto delle ragazze animaliste di Anonymous for the Voiceless con la maschera di Guy Fawkes sul volto: schiena contro schiena, a gambe larghe, ben piantate sul selciato, reggevano due grandi schermi digitali appesi al collo: mostravano immagini di allevamenti intensivi, file di polli sgozzati e appesi a testa in giù, denudati da rasoi meccanici, pulcini triturati vivi. Fra le poesie della *Via del rifu*gio di Guido Gozzano ce n'è una intitolata La differenza (1907). Gozzano si domanda che cosa pensano le papere mentre starnazzano in riva al canale. Non pensano alla sorte che le aspetta a Natale, non pensano al coltello della cuoca. La conclusione è che «la Morte non esiste: / solo si muore da che s'è pensato. / Ma tu non pensi. La tua sorte è bella! / Ché l'esser cucinato non è triste, / triste è il pensare d'esser cucinato».

Più vicino a noi, il desolato cantore dei macelli, Ivano Ferrari, ha lavorato in quei luoghi atroci, dove ha scritto alcuni libri di versi. Anche lui si aggira fra animali inconsapevoli: nella raccolta di poesie La morte moglie (Einaudi, 2013) una vitella non ha «nessun presentimento / di stare tra la morte e uomini minori», gli addetti alla sua imminente uccisione. Ma c'è anche un'altra vitella, nella raccolta Macello (Einaudi, 2004) che inle sue «sorelle» appese ai paranchi, «si sente sola e brutta a respirare» e «rotea intorno lo sguardo suo più dolce».

# Un incontro fatale

Duemila anni fa, attraverso questa immagine affrescata, la bottega pompeiana che vendeva animali cotti, capretti, lumache, spezzatini di carne e pesce, faceva pagare un obolo riflessivo ai suoi clienti, proprio davanti al banco di vendita del cibo caldo. Ciò che mostrava non era, banalmente, una rappresentazione delle bestie comprese nel menu, ma un apologo creaturale, una scena stemmatica, un incontro fatale: un animale ancora vivo che ne guarda altri due appena uccisi, pronti per essere spennati, fatti a pezzi, cucinati, mangiati. È un gallo filosofo: ha conosciuto la morte, l'ha vista nella propria specie e in quelle a lui prossime; l'ha meditata, e ne è consapevole.

O tu, mortale, che assapori il cibo qui in vendita, sappi che non stai per mangiare bestie ignare. Esse hanno visto la morte, e l'hanno *pensata*.

© RIPRODUZIONE RISERVATA